
59 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

AURELIANO, Waleska de Araújo. “Sofrer na alma, sentir no corpo: 

interfaces contemporâneas entre emoções, espiritualidade e saúde”. 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, pp. 

59-79, Abril de 2014. ISSN 1676-8965 

ARTIGO 

http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html 

 

Sofrer na Alma, Sentir no Corpo  
Interfaces contemporâneas entre emoções, espiritualidade e saúde 

Waleska de Araújo Aureliano 

Artigo recebido em 30.12.2013 
Artigo Aprovado em 10.02.2014 

Resumo: Com base em pesquisa realizada em instituição espírita que trata pacientes com 
câncer em Florianópolis (SC), e na qual trabalham médicos, enfermeiros, terapeutas, leigos e 
religiosos, este artigo discute as interfaces contemporâneas entre sistemas terapêuticos 
distintos tomando como ponto de contato entre eles a ênfase colocada sobre as emoções 
como elemento capaz de interferir nos estados de saúde/doença. Analiso como diversas 
formas de cuidado são articuladas nesta instituição em meio a disputas mais amplas que ora 
buscam separar, ora unir medicina e religião na construção de uma retórica terapêutica 
contemporânea na qual a dimensão emocional se torna passível de ser apresentada tanto a 
partir de um viés “religioso/espiritual” quanto “científico/terapêutico”. Neste processo, o 
enfoque nas emoções também atualiza o arcabouço terapêutico do espiritismo, deslocando 
suas práticas de um polo considerado essencialmente “religioso/doutrinário” para outro que 
se pretende mais “secular/terapêutico”. Palavras-chave: emoções, cancer, terapias 
espirituais, espiritismo 

Introdução 

Ao pesquisar pessoas vivendo com 
câncer a partir de diferentes contextos tais 
como hospitais, grupos de ajuda mútua e 
instituição terapêutico-religiosa, pude ob-
servar as construções narrativas engen-
dradas nas relações entre médicos, tera-
peutas, religiosos e pacientes e como nelas 

emergia regularmente a menção direta às 
emoções como fatores que poderiam não 
apenas comprometer o tratamento da 
doença como também desencadeá-la.  

Nos dois grupos de ajuda mútua 
voltados para mulheres mastectomizadas 
que investiguei (Aureliano, 2006), ambos 
coordenados por profissionais de saúde, a 
questão emocional relacionada ao câncer 

http://www.cchla.ufpb.br/rbse/Index.html


60 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

aparecia especialmente como forma de 
“introjetar” nas pacientes uma atitude 
positiva para o enfrentamento da doença 
com tranquilidade, esperança e confiança 
no tratamento. As pacientes mais antigas e, 
principalmente, as coordenadoras desses 
grupos afirmavam que “ficar triste, 
deprimida, chorando pelos cantos” não 
ajudaria em nada. Ao contrário, essa 
atitude poderia “prejudicar o tratamento” 
já que “o estresse, a depressão afetam 
nosso organismo”, de modo que o corpo 
poderia “não responder bem ao 
tratamento quando estamos pra baixo, 
desanimadas”. 

Ouvi ainda nesses grupos, mas com 
menor ênfase, menções aos estados 
emocionais como fatores que poderiam 
favorecer o desenvolvimento da doença. 
Em uma ocasião, a coordenadora de um 
dos grupos, que era mastologista, 
respondia a questão feita por uma paciente 
sobre os motivos que poderiam tê-la 
levado a desenvolver um câncer, pois ela 
afirmava ter uma vida saudável, não 
fumava, não bebia, fazia atividades físicas e 
não tinha nenhum parente na família com 
essa doença. A médica disse, então, que 
“algumas pesquisas dizem que o câncer 
pode estar relacionado a questões 
emocionais que trouxeram muito sofri-
mento, como mortes na família, perdas...”. 
Antes que ela terminasse sua frase a 
paciente disse “ah doutora, deve ser isso 
mesmo! Eu perdi meu marido faz cinco 
anos, sofri muito, foi muito difícil.” Em 
outro grupo, após a morte de uma 
paciente a coordenadora disse às demais 
mulheres, bastante abaladas com o 
falecimento da colega, que o que agravou 
seu estado de saúde foi a tristeza pela qual 
ela vinha passando com o abandono do 
companheiro após o câncer, de modo que 
ela não estaria “tão ruim por causa da 
doença exatamente, mas sim por causa da 
tristeza”. 

Não explorei devidamente esses 
discursos envolvendo câncer e emoções na 
pesquisa com mulheres mastectomizadas, 

mas essa relação se impôs anos mais tarde 
na etnografia desenvolvida em um centro 
de tratamento para pessoas com câncer 
vinculado a uma instituição espírita, 
localizado na cidade de Florianópolis (SC), 
o Centro de Apoio ao Paciente com 
Câncer [CAPC1] (Aureliano, 2011). Ao 
iniciar o trabalho de campo, imaginei que 
tipo de contraste poderia observar entre as 
perspectivas biomédicas sobre o câncer, 
especialmente aquelas ligadas à genética e 
estilos de vida, e as que possivelmente eu 
encontraria nesse espaço de tratamento 
ligado ao espiritismo. Ao contrário do que 
eu supunha, não encontrei no CAPC 
formas de significação da doença que 
fossem fortemente marcadas por uma das 
noções chaves desse universo religioso, a 
ideia do carma2, mas antes modelos 

                                                
1 Nas referências à instituição utilizarei a sigla CAPC 
ou a palavra Centro, com maiúscula. 
2 O espiritismo está ancorado em alguns postulados 
básicos que formam o cerne desse sistema religioso-
filosófico que não detalharei neste artigo, mas que 
merecem ser mencionados rapidamente. A crença na 
imortalidade e na evolução do espírito são as 
premissas básicas da doutrina. De acordo com Allan 
Kardec, reconhecido como o codificador da doutrina 
espírita, todos os espíritos foram criados por Deus 
iguais e imperfeitos e a todos foi dado o livre-arbítrio 
para fazerem as escolhas necessárias a sua evolução 
espiritual cujo objetivo seria a perfeição moral. A 
reencarnação do espírito seria o meio natural para 
atingir tal propósito. Os atos e escolhas feitos em 
determinada vida (encarnada) do espírito 
contribuiriam para promover seu aperfeiçoamento 
moral, e consequente evolução, assim como 
determinariam as provas e expiações pelas quais o 
espírito passaria em cada reencarnação. Assim, 
Kardec nomeou de “lei de causa e efeito” o 
mecanismo de retribuição ética universal a todos os 
espíritos, segundo a qual nossa condição atual é 
resultado de nossos atos em vidas passadas (o carma). 
Além da reencarnação e do carma, o espiritismo tem 
na mediunidade um de seus principais elementos. É 
através desse mecanismo que se daria a comunicação 
entre os espíritos encarnados e desencarnados. 
Aqueles capazes de desenvolver plenamente essa 
habilidade de comunicação são chamados de médiuns 
e se subdividem em diversas categorias. Por fim, 
outro princípio básico do espiritismo diz respeito à 
prática da caridade, modo fundamental através do 
qual os espíritos (encarnados e desencarnados) 
podem aprimorar-se através da doação e do amor ao 
próximo e que está diretamente relacionada à moral 
cristã. Assim, uma das máximas kardequiana diz que 



61 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

morais-etiológicos que estavam 
informados por uma categoria que 
formava zonas de contato entre 
biomedicina, religião e as medicinas ditas 
“complementares” para a compreensão 
das doenças: as emoções. 

Neste artigo discuto as interfaces 
contemporâneas construídas entre siste-
mas terapêuticos3 distintos tomando como 
ponto de contato entre eles a ênfase 
colocada nas emoções como elemento 
capaz de interferir nos estados de saú-
de/doença. Analiso como diversas formas 
de cuidado são articuladas nesta instituição 
em meio a disputas mais amplas que ora 
buscam separar, ora unir medicina e 
religião na construção de uma retórica 
terapêutica contemporânea na qual a 
dimensão emocional se torna passível de 
ser apresentada tanto a partir de um viés 
“religioso/espiritual” quanto “científico/-
terapêutico”. Neste processo, o enfoque 
nas emoções também atualiza o arcabouço 
terapêutico do espiritismo, deslocando 
suas práticas de um polo considerado 
essencialmente “religioso/doutrinário” pa-
ra outro que se pretende mais “secular/ 
terapêutico”.   

O artigo está dividido em quatro 
partes. Na primeira apresento o Centro de 
Apoio ao Paciente com Câncer (CAPC), 
instituição na qual foi realizada a pesquisa 
etnográfica, destacando a heterogeneidade 
dos sujeitos e práticas terapêuticas que a 
caracterizam. Na segunda parte, faço uma 
breve análise de alguns trabalhos no 
campo da saúde e da religião que tratam 
das interfaces entre emoções e saúde para 

                                                                    
“fora da caridade não há salvação”. 
3 O que chamo aqui de sistema terapêutico deve ser 
compreendido como um conjunto variado de práticas 
e discursos, mais ou menos demarcados e 
diferenciados política e socialmente, dos quais os 
sujeitos se utilizam como forma de entender, curar, 
aliviar ou suportar estados de aflição e sofrimento. 
Deste modo, as religiões também podem ser 
analisadas como sistemas terapêuticos não em função 
de práticas específicas e intencionais definidas como 
terapias, mas a partir do modo como os sujeitos as 
utilizam na busca por conforto e alívio para o 
sofrimento. 

em seguida apresentar algumas das práticas 
realizadas no CAPC que tem como foco 
essa relação. Por fim, também analiso a 
centralidade das emoções nesse cenário 
como elemento fortalecedor do engaja-
mento dos sujeitos com o CAPC. No 
entanto, argumento que nem sempre a 
adesão aos tratamentos e à instituição 
pode ser compreendida em termos de uma 
conversão religiosa, mas sim como uma 
forma daquilo que chamei de uma conversão 
terapêutica.  

O Centro de Apoio ao Paciente com 
Câncer 

O CAPC está localizado na parte 
insular de Florianópolis e está vinculado ao 
Núcleo Espírita Nosso Lar (NENL) cuja 
sede está na cidade de São José, a nove 
quilômetros da capital. No CAPC são 
atendidas apenas pessoas com câncer, 
doenças degenerativas e autoimunes, e no 
NENL são tratados outros tipos de 
doenças físicas e o que eles denominam 
“doenças da alma” que seriam depressão, 
ansiedade, pânico, e outras perturbações 
reconhecidas como “mentais”. O trata-
mento oferecido no CAPC é gratuito e 
consiste na aplicação de terapias comple-
mentares, realização de grupos psico-
terapêuticos e na cirurgia espiritual. O 
Centro dispõe de 57 leitos para internação 
que é realizada no modelo hospital-dia, no 
qual o paciente vem ao Centro durante o 
dia receber as terapias e retorna para casa 
no início da noite. Apenas nas sextas-feiras 
os pacientes pernoitavam na instituição 
para serem submetidos à cirurgia espiritual. 

O ambiente físico do CAPC é 
semelhante a um hospital ou clínica. O 
Centro dispõe de uma sala para 
atendimentos de urgência, uma espécie de 
“mini-UTI”, e de uma ambulância, ele-
mentos que reforçam sua identificação 
como uma instituição terapêutica capaz de 
cuidar de pacientes com enfermidades 
graves. Embora a dimensão religiosa esteja 
muito presente nos serviços de atenção à 
saúde ali desenvolvidos, uma forte 



62 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

conexão com pressupostos biomédicos e 
científicos pode ser observada na 
disposição física do Centro (divisão em 
enfermaria, salas de cirurgia, sala de espera 
e auditório), no modo de vestir dos 
terapeutas e médiuns da casa (roupa 
branca, jaleco, máscaras e touca), na 
hierarquização das funções (médiuns 
operadores, médiuns doadores, instru-
mentadores cirúrgicos, auxiliares técnicos, 
leitor/a de prontuários) e na forma como 
as cirurgias espirituais são realizadas (em 
macas, com uso de iodo, gazes, bisturis de 
fio cego, curativos, emissão de atestados e 
orientações pós-cirúrgicas). 

Na época desta pesquisa, 
trabalhavam no CAPC cerca de duzentos 
voluntários. Apenas as equipes de 
enfermagem, da cozinha e limpeza eram 
remuneradas. A maioria dos voluntários 
eram pessoas sem formação na área de 
saúde, porém havia entre eles médicos, 
homeopatas, nutricionista, bioquímicos e 
terapeutas diversos que atuavam tanto 
dentro de suas especialidades quanto na 
aplicação das terapias e práticas 
mediúnicas da casa4. Entre aqueles que 
realizavam a cirurgia espiritual 
encontravam-se alguns médicos. Por outro 
lado nem todos os médicos que atuavam 
como voluntários na instituição se 
reconheciam como espíritas, embora 
compartilhassem de uma visão de saúde 
que incluía a dimensão da espiritualidade 
nos processos de cura. 

A questão do pertencimento 
religioso diversificado também se 
apresentava entre os demais voluntários do 
CAPC. Embora boa parte se identificasse 
como espírita, havia um número 
importante deles que se autodenominavam 

                                                
4 O total de voluntários vinculados ao NENL e 
CAPC é de cerca de 800 pessoas, segundo 
informações do presidente das duas instituições. O 
NENL concentra a maior parte desses voluntários 
por realizar cerca de dois mil atendimentos 
semanalmente (pacientes, acompanhantes, ligações 
telefônicas/internet, atendimento espiritual à 
distância e o público usual que busca a casa para 
ouvir palestras e tomar passes). 

católicos ou “espiritualistas”. Esta última 
definição era considerada uma forma de 
pertencimento mais abrangente e difusa 
afastada do que era reconhecido por 
alguns deles como uma ortodoxia do 
movimento espírita representado, 
especialmente, pela Federação Espírita 
Brasileira (FEB) na sua regulação sobre as 
práticas de cura espíritas. Por sua atuação 
terapêutica, nem o NENL e, 
consequentemente, nem o CAPC, são 
filiados a FEB (discutirei melhor esse 
ponto adiante)5. Por outro lado, as duas 
instituições eram reconhecidas como 
instituição de utilidade pública municipal, 
estadual e federal por sua atuação 
terapêutica assistencial nas cidades de São 
José e Florianópolis, o que reforçava o 
reconhecimento social e político de ambas 
como instituições terapêuticas e não 
apenas religiosas. 

Também encontrei ali voluntários 
que se denominaram umbandistas, budista, 
além de pessoas sem religião definida. Esse 
é um dado importante quando sabemos 
que a maioria dos voluntários do CAPC é 
formada por ex-pacientes da instituição ou 
do NENL. No entanto, ali a adesão à 
instituição não representaria necessa-
riamente uma adesão ao espiritismo 
enquanto religião, mas sim a adoção de 
elementos desse sistema religioso na 
composição daquilo que Duarte (2005) 
nomeou de ethos religioso privado, ou seja, 
a construção de disposição ética ou com-
portamental associada a um universo 
religioso, mas que teria certa autonomia 
em relação a instituições religiosas. 

Adoto o termo de Duarte aqui, 
pois, embora o voluntariado no CAPC 
signifique a adesão a uma instituição que 
cunho religioso isso não significa, neste 
contexto etnográfico, a adesão a uma 
religião específica. Deste modo, não era 
exigido dos voluntários que eles adotassem 
o espiritismo como religião, mas sim que 

                                                
5 Para uma discussão sobre o papel da FEB na 
regulação das práticas de cura espíritas ver Giumbelli 
(1997). 



63 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

eles se engajassem nas práticas da 
instituição, especialmente nos cursos de 
capacitação oferecidos pela escola de 
médiuns que na época da minha pesquisa 
estava em vias de ser transformada na 
Universidade Espírita Nosso Lar. 

Compreende-se essa separação 
quando consideramos o modo como a 
própria instituição CAPC é apresentada e 
legitimada socialmente. Aos pacientes era 
sempre dito que o Centro não era um 
espaço para doutrinação espírita, que ali 
ninguém seria doutrinado e que aqueles 
que queriam desenvolver sua mediunidade 
ou conhecer mais a fundo o espiritismo 
deveriam buscar as palestras e orientações 
do NENL, pois o CAPC seria um local 
para tratamento do câncer e outras 
doenças crônicas. Havia uma ênfase em 
apresentar a instituição como um lugar que 
oferecia sim um tratamento espiritual, mas 
com amparo de profissionais de saúde e 
aplicação de terapias com eficácia 
terapêutica analisada através de pesquisas 
científicas na área da medicina 
complementar. 

Os termos “medicina comple-
mentar” e “terapias complementares” 
eram os utilizados para apresentar os 
tratamentos da casa, evitando-se e mesmo 
criticando-se abertamente os termos 
“medicina alternativa” e “terapias alterna-
tivas”, pois o tratamento do CAPC não 
deveria ser tomado como alternativa à 
biomedicina, mas como complemento a 
ela. Agindo desta forma, a instituição 
resguardava-se de possíveis investidas 
contra suas práticas. Uma das formas de 
controlar o modo como os pacientes 
estavam utilizando os tratamentos da casa 
era solicitar regularmente exames médicos 
que comprovassem seu acompanhamento 
por um profissional biomédico6. 

                                                
6 Obviamente que essa exigência por si só não 
garantia que os pacientes estivessem sendo 
submetidos a tratamentos biomédicos. O uso do 
termo complementar aqui deve ser visto como 
posicionamento da instituição dentro de um campo 
político de forças no qual inegavelmente a 
biomedicina tem exercido um poder hegemônico, 

Os pacientes que buscavam o 
CAPC também apresentavam perten-
cimento religioso diversificado, a maioria 
definindo-se como católica. Vinham de 
estratos sociais diferentes, com número 
expressivo de pessoas das classes médias e 
com formações profissionais distintas: de 
pescadores e agricultores a empresários e 
professores universitários. Além disso, 
encontrava-se em estágios diversos da 
doença: daqueles fora de possibilidade 
terapêutica (os considerados terminais) a 
pessoas recém-diagnosticadas, outras que 
já haviam passado por todos os 
tratamentos biomédicos e se consideravam 
curadas e ainda aquelas que estavam 
concomitantemente realizando tratamen-
tos como quimioterapia e radioterapia e 
também utilizavam o tratamento espiritual 
na busca da cura. Podemos dizer, assim, 
que o itinerário terapêutico da maioria dos 
pacientes do CAPC era marcado por uma 
justaposição de linhas percorridas 
simultaneamente, e não pela sobreposição 
de pontos percorridos linearmente. 

Ao adentrar o CAPC, a pessoa com 
câncer se deparava com um leque variado 
de abordagens e ações para pensar saúde, 
doença e cura: do recurso à fé e às orações, 
passando por técnicas psicoterapêuticas, 
meditação, utilização de medicamentos 
como fitoterapia, homeopatia e florais, 
massagens, encontros em grupo onde 
podiam expor suas impressões sobre a 
doença e trocar experiências, palestras, 
cirurgias espirituais. Comum ao tratamento 
como um todo estava a abordagem das 
emoções, elemento capaz de articular a um 
só tempo disposições espiritualistas 
/religiosas e terapêuticas/científicas para 
pensar as doenças, funcionando como elo 
entre sistemas terapêuticos distintos na 
composição de significados para o 
enfretamento da doença e seu tratamento. 

                                                                    
porém não exclusivo, no cuidado com a saúde. 



64 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

Emoções e Adoecimento: novas ou 
antigas concepções sobre saúde? 

A edição de 17/04/2009 do Globo 
Repórter, programa semanal da Rede 
Globo de Televisão, apresentou como 
tema “O impacto das emoções sobre a 
saúde”. A reportagem apresentou uma 
série de casos nos quais pesquisadores e 
médicos, na sua maioria neurocientistas, 
investigavam o poder das emoções sobre o 
estado físico das pessoas. O estresse 
apareceu como expressão emocional 
básica do mundo moderno e um dos 
fatores de risco para a população que, em 
geral, experimentaria algum nível de 
estresse na atualidade, sobretudo quem 
vive nas grandes cidades. Para o repórter 
que conduziu a matéria haveria “um 
corredor estreito entre as dores da alma e 
as dores do corpo” e estas seriam uma 
forma de alerta, de aviso para que algo seja 
mudado na vida do sujeito. Para um dos 
médicos entrevistados, a relação entre 
saúde e emoções teria sido ignorada 
durante muito tempo na medicina, mas 
agora essa relação estava sendo 
investigada, “com seriedade”, por um 
número cada vez maior de pesquisadores 
interessados em compreender como o 
estado emocional de uma pessoa pode 
afetar seu corpo físico.  

No entanto, a relação entre 
emoções e saúde já vem traçando um 
longo caminho dentro do campo médico e 
estendeu-se nas últimas décadas para 
outros sistemas terapêuticos, aparente-
mente opostos à biomedicina, mas que 
compartilham com algumas correntes 
biomédicas a percepção de que os 
sentimentos afetam a saúde do corpo.  

Em meados do século XX, e mais 
precisamente a partir dos anos 1960, 
presenciamos o surgimento de um 
discurso médico e psicológico que colocou 
as emoções no centro de certos modelos 
explicativos sobre algumas doenças, entre 
elas o câncer. Dois nomes são sempre 
citados como pioneiros e divulgadores 

dessas pesquisas no século XX: o 
psicólogo Lawrence LeShan e o 
radiologista Carl Simonton, ambos norte-
americanos. Embora suas pesquisas 
tenham sido publicadas no final dos anos 
1970 e início dos anos 1980, LeShan e 
Simonton afirmam ter iniciado seus 
estudos nos anos 1950 a partir de uma 
forte retomada no campo da medicina e da 
psicologia das investigações sobre os 
aspectos emocionais nos eventos de 
adoecimento. Ambos analisaram uma 
literatura médica dos séculos XVIII, XIX e 
início do século XX que trata da relação 
entre o câncer e as emoções.  

O interesse por essa abordagem 
teria desvanecido no campo da medicina, 
segundo os autores, com o surgimento da 
anestesia, dos procedimentos cirúrgicos e 
da radioterapia, e é retomado em meados 
do século XX por cientistas preocupados 
com a relação mente-corpo e os processos 
psicológicos no desenvolvimento do 
câncer. 

Em seu livro “O câncer como 
ponto de mutação” (1992), LeShan apre-
senta estudos de caso com pacientes com 
câncer para mostrar como os estados 
afetivos e emocionais deles poderia ter 
contribuído para seu adoecimento e como 
podem ser revertidos para colaborar com 
sua cura, ou pelo menos com o alívio de 
seus sofrimentos. Segundo o autor, 
“descobrimos que o sistema imunológico é 
fortemente afetado pelos sentimentos e 
que determinados tipos de atitude 
psicológica pode influenciar positivamente 
nosso sistema de defesa” (1992, p.14). Em 
suas análises LeShan teria identificado um 
perfil para o paciente com câncer. Esses 
pacientes são caracterizados (e ele 
seleciona casos que ilustram suas 
hipóteses) como pessoas que viviam 
conforme normas e convenções sociais 
que as afastaram do seu propósito de vida 
e apresentavam, quase sempre, frustrações, 
perdas e insatisfações no trabalho e na 
relação familiar, e pouca ou nenhuma 
habilidade para tratar com os aspectos 



65 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

emocionais que advinham dessas relações. 
Para o psicólogo, haveria uma 
“personalidade predisposta ao câncer” 
(idem, p. 71) previsível em pessoas que não 
conseguem conduzir suas vidas como 
desejam ou que não sabem lidar com o 
desespero gerado por situações de 
frustração e perdas.  

Simonton segue a mesma linha de 
LeShan ao relacionar o câncer e as 
emoções e afirmar que os sentimentos têm 
influência sobre o sistema imunológico e, 
consequentemente, sobre o modo como 
os pacientes participam da sua saúde. O 
radiologista também recorre à ideia de uma 
abordagem holística para a saúde que 
favoreça a análise das relações entre a 
mente e corpo no surgimento das doenças, 
especificamente o câncer. Ele intensifica 
em sua abordagem o papel do estresse no 
adoecimento afirmando que os níveis 
elevados de estresse emocional aumentam 
a suscetibilidade a doenças. No entanto, 
essa suscetibilidade dependeria do modo 
como a pessoa interpreta e lida com os 
eventos estressantes já que “todos nós, de 
alguma maneira, aprendemos a lidar com 
fatores causadores de estresse, seja 
reduzindo seu impacto emocional, seja 
diminuindo os efeitos que têm sobre o 
corpo” (1987, p.57).   

Neste sentido, Simonton considera 
que a informação sobre os pensamentos e 
sentimentos que temos quando estamos 
doentes seria a mais preciosa de todas, pois 
permite ao sujeito doente mover-se na 
direção contrária à doença já que “todos 
nós participamos da criação da doença 
através de fatores mentais, físicos e 
emocionais” (idem, p. 105). Deste modo, 
“se você participou do aparecimento do 
seu câncer, também poderá participar da 
sua recuperação” (idem, p. 113). Esse 
“poder de decisão” é creditado ao paciente 
até mesmo na hora da morte. Para os 
pacientes que não responderam bem ao 
seu método e vieram a falecer, Simonton 
atribui esse fato a uma “redecisão do 
paciente” e reconhece que “se esses 

pacientes podiam assumir o controle de 
suas vidas podiam – e deviam – assumir o 
controle da sua morte, se esse fosse o caminho 
que escolhessem” (idem, p. 200, grifo meu). 

Os trabalhos de LeShan e 
Simonton receberam muitas críticas pela 
abordagem psicologizante do câncer e a 
responsabilização dos pacientes por sua 
doença. Ambos se defenderam dessas 
acusações. LeShan diz que na sua 
abordagem “o paciente não é, de forma 
alguma, acusado da culpa por ter tido 
câncer. (...) Aqueles que insinuarem que 
esta teoria aumenta a culpa do paciente 
simplesmente não sabem o que estão 
dizendo” (1992, p.14, grifo no original). Já 
Simonton afirma que “não é nossa 
intenção, nem seria desejável que você se 
sentisse culpado em relação a sua 
participação [na doença]. Existe uma 
diferença entre ser ‘culpado’ de alguma 
coisa e ter ‘participado’ dela” (1987, p. 
113). Para o autor, culpar o doente 
significa que ele acharia que a pessoa sabia 
conscientemente o que estava fazendo e 
este não é o seu argumento. Embora 
digam não culpar o paciente pela doença, 
ambos reconhecem sua participação no 
evento e sua responsabilidade pela 
recuperação da saúde a partir do momento 
que se tornam cientes do processo que os 
teria levado, segundo os autores, a ficarem 
doentes. 

Susan Sontag (1984) foi uma das 
principais críticas dos modelos 
apresentados por Simonton e LeShan e 
por diversos outros psicólogos e médicos 
que associaram o câncer e as emoções. 
Para Sontag, ela própria paciente de 
câncer, praticamente todas as pessoas 
passam por estresses e perdas, muitas 
pessoas estão insatisfeitas com suas vidas e 
não desenvolvem câncer por isso, o que 
seria ignorado nas pesquisas de LeShan, 
Simonton e outros. Para ela, “parece 
provável que, de algumas centenas de 
pessoas que não tem câncer, a maioria 
também declara ter dito emoções 
depressivas e traumas: a isso se chama 



66 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

condição humana” (1984, p. 66, grifos no 
original). Sontag considerou a predileção 
por explicações psicológicas para as 
doenças, e para tudo mais, como algo 
típico da era moderna e das sociedades de 
consumo. Segundo ela, “grande parte da 
popularidade e da persuasão da psicologia 
vem da sua condição de sublimado 
espiritualismo: uma maneira leiga e 
pretensamente científica de afirmar o 
primado do ‘espírito’ sobre a matéria” 
(idem, p. 71).  

Para a autora devemos encarar as 
doenças de forma objetiva, sem considerá-
las metáforas e destituindo-as de todo e 
qualquer simbolismo. Entretanto, na 
defesa de seu argumento, Sontag resvala 
para um objetivismo clínico ao propor que 
se analisem as doenças com elas 
“realmente são”: processos puramente 
fisiológicos que devem ser desprovidos de 
interpretações subjetivas. Mesmo nas 
ciências sociais sua abordagem sofreu 
críticas. Por um lado foi valorizada por 
romper com os estereótipos negativos 
sobre as pessoas com câncer e 
desnaturalizar certas concepções ditas 
científicas sobre a doença. Por outro, sua 
proposta de eliminar os processos 
interpretativos que acompanham os 
eventos de adoecimento engessa a análise 
deles, sobretudo no caso de doentes 
crônicos, que são instados pela sua 
enfermidade a elaborar novas relações com 
seu corpo e seu universo relacional, e 
assim acionar elementos subjetivos nesse 
processo. No entanto, o ponto crucial do 
trabalho de Sontag refere-se ao processo 
de normatização e moralização dos 
sentimentos, e a classificação e consequen-
te estigmatização moral dos doentes que 
aparece implícita (ou explícita) nas 
pesquisas de profissionais como LeShan e 
Simonton.  

Apesar das críticas, uma “psico-
gênese do câncer” (e outras doenças) não 
deixou de se desenvolver. Hoje existe uma 
área biomédica conhecida como psico-
neuroimunologia (também chamada de 

psiconeuroendocrinoimuno-logia) que 
investiga a influência das emoções e dos 
sentimentos sobre o sistema imunológico 
e, consequentemente, sobre os estados de 
saúde e doença. Do mesmo modo, 
correntes das chamadas terapias 
alternativas e complementares enfatizam o 
trabalho sobre os estados emocionais 
como forma de produção de um equilíbrio 
constante entre mente, corpo e espírito 
capaz de tratar e evitar os estados de 
adoecimento. A visão holística do ser 
humano, tão apregoada entre os 
praticantes dessas terapias, traz para o 
centro do tratamento as dimensões 
imateriais envolvidas no processo de 
adoecimento, nas quais as emoções 
ganham um espaço privilegiado. 

As emoções também têm aparecido 
como forma importante de se discutir a 
doença em espaços de cura religiosos a 
exemplo dos estudos de Csordas (2008) 
sobre os católicos carismáticos. Csordas 
observa em seu estudo a articulação de 
elementos oriundos da psicologia e da 
psicanálise nas formas de cura dessa 
corrente religiosa. Um ponto que chama 
atenção em sua análise é o fato de que 
muitos curadores católicos são também 
profissionais com formação em psicologia 
ou outra modalidade terapêutica. Para ele 
este fato complexifica a relação entre os 
católicos pentecostais e o sistema de saúde 
maior e coloca para os curadores 
carismáticos o problema de como conciliar 
ciência e religião na prática. Neste sentido, 
Csordas propõe analisar doença e sagrado 
como categorias pertencentes ao mesmo 
nível fenomenológico. Para os católicos 
pentecostais os rituais de cura podem ser 
ao mesmo tempo vistos como formas de 
etnopsiquiatria e ritos de passagem7. 

                                                
7 A relação entre religião e psicologia/psicanálise não 
diz respeito apenas aos carismáticos. Em novembro 
de 2010, a revista de circulação mensal Piauí, edição 
nº 50, trouxe uma reportagem (“A cura pela palavra” 
de Clara Becker) sobre os psicanalistas formados na 
Sociedade Psicanalítica Ortodoxa do Brasil, 
instituição criada por um pastor evangélico que já 
conta com mais associados que a Sociedade Brasileira 



67 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

Já Champion (1990, p. 27) chama 
de “sincretismo psicoreligioso” a união de 
elementos provenientes de certos valores 
morais religiosos combinados com a 
cientificidade de práticas psicológicas e 
técnicas psicoterapêuticas, o que seria 
largamente observado nos grupos e 
espaços dedicados às formas terapêutico-
espirituais da Nova Era (ou, como a autora 
prefere nomear, da nebulosa mística-esotérica) 
que conferem grande valor a dimensão 
emocional nos processos de cura. Haveria 
aqui uma instrumentalização psicológica 
dos referenciais religiosos como forma a 
ampliar o leque de interpretações e formas 
de significação para aqueles que buscam 
tais tratamentos, mas que não 
necessariamente buscam a adesão a um 
grupo religioso. 

Ao considerar meu contexto 
etnográfico em um centro de tratamento 
espírita, as abordagens sobre as emoções 
apareciam ali algumas vezes como meio de 
tratar de questões próprias do espiritismo, 
tais como o aperfeiçoamento moral, o 
livre-arbítrio e a reforma íntima, sem o 
possível ranço religioso de uma dou-
trinação stricto sensu, já que este espaço se 
propunha terapêutico e não exatamente 
doutrinário. Assim, no CAPC, abordagens 
provenientes de certas correntes 
psicomédicas e alternativas/complemen-
tares era articuladas ao arcabouço teórico-
moral do espiritismo formando uma 
composição retórica para falar de saúde, 
doença e cura na qual as emoções 
apareciam como elemento privilegiado.  

Ao lado das explicações genéticas e 
daquelas voltadas para a análise dos estilos 
de vida, as emoções emergiam como 
“fator de risco” para a etiologia do câncer, 
se transformado em elo importante entre 
modelos leigos e especializados para 
pensar a doença e responder por que as 
pessoas têm câncer mesmo quando não 
têm uma disposição genética nem “hábitos 
de risco” (má alimentação, vícios, etc.) e 

                                                                    
de Psicanálise. 

até mesmo quando possuem todos esses 
possíveis antecedentes biológicos e 
comportamentais. 

As Emoções e o Tratamento Espiritual  

Em minha segunda visita ao CAPC 
em 2006, quando ainda formulava o 
projeto de pesquisa para o doutorado, a 
relação emoções-doença me chamou 
bastante a atenção. Era uma manhã de 
sábado e eu estava ali para observar a 
palestra dirigida aos parentes e amigos dos 
pacientes que iriam ser liberados do 
tratamento naquela manhã. A palestra 
iniciou-se com a leitura de um trecho do 
Evangelho que trata do encontro de Jesus 
com Maria Madalena na eminência do 
apedrejamento dela. O sentido moral que 
advém dessa passagem é, geralmente, de 
que não devemos julgar para não sermos 
julgados, ou antes, não podemos julgar os 
outros porque também somos pecadores. 
No entanto, em sua fala a palestrante foi 
além dessa analogia comum que parte 
desse trecho do Evangelho ao falar sobre 
as emoções que envolvem os personagens 
que compõe a cena: a vítima a ser 
apedrejada, os apedrejadores e Jesus. Para 
ela: 

Muitas vezes nós estamos na posição 
do apedrejador, e loucos para jogar a 
pedra e jogamos, e outras na posição 
da apedrejada e morrendo de medo. 
Dificilmente escolhemos o papel do 
Cristo que perdoa. 

Sua fala partiu dessa passagem 
bíblica para falar de sentimentos como 
raiva, angustia, medo, ira, todos eles 
advindos das posições que podemos 
“escolher” ocupar na vida. “Mas o que isso 
tem a ver com o câncer?”, a palestrante 
perguntou em um dado momento. Daí em 
diante encaminhou sua fala para tratar do 
modo como as emoções e a maneira como 
“a gente observa a vida” podem afetar 
nossa saúde e influenciar o processo de 
cura. Segundo ela, “nosso corpo produz os 
remédios e os venenos que vão nos curar 



68 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

ou nos fazer doentes”, porém disse que 
ninguém era culpado por ficar doente, pois 
“a gente nem sabe que está produzindo o 
veneno, mas está, então quando sabe disso 
tem que começar a produzir os remédios”, 
de modo que não haveria culpa, mas 
haveria responsabilidade. 

Ao final da palestra, depois que os 
parentes haviam recebido passes e água 
fluidificada, a palestrante escreveu no 
quadro do auditório o nome de vários 
livros. Entre eles estavam os livros de 
Simonton e LeShan aqui citados, além da 
obra “A Doença como Caminho”, de 
Rudiger Dahlke (médico) e Thorwald 
Dethlefsen (psicólogo), conhecido best seller 
de autoajuda publicado nos anos 1990 no 
qual os autores associam as emoções não 
apenas ao surgimento do câncer, mas a 
toda e qualquer doença e até aos acidentes. 

Essa literatura era lida por outros 
voluntários do CAPC, especialmente os 
profissionais de saúde, e indicada aos 
pacientes em alguns momentos. O livro “A 
Doença como Caminho”, por exemplo, 
era indicado aos pacientes por uma médica 
que proferia uma palestra para eles no 
primeiro dia de tratamento no CAPC. Esta 
médica mencionava ainda a psiconeu-
roimunologia como ramo da medicina que 
pesquisa a relação entre emoções e sistema 
imunológico, explicando aos pacientes que 
as emoções eram inerentes à condição 
humana e que não causariam doenças, mas 
que elas agiriam sobre o sistema imu-
nológico “alterando nosso sistema natural 
de defesa” e, consequentemente, permi-
tindo o surgimento de doenças. Deste 
modo, ela recomendava, deveríamos estar 
sempre atentos aos modos como lidamos 
com nossas emoções, sem negar aquelas 
consideradas negativas (especialmente 
medo e raiva/ira). Em sua fala, seria 
apenas reconhecendo tais sentimentos que 
poderíamos agir sobre eles de forma a 
evitar adoecimentos no corpo físico já que, 
segundo ela, as doenças surgiriam 
primeiramente nos nossos corpos mentais, 
emocionais e espirituais, para depois serem 

materializadas no corpo físico. 
Esse é um modelo argumentativo 

presente em algumas abordagens psico-
terapêuticas para tratar a questão do 
controle emocional, valor tão presente nas 
sociedades modernas ocidentais e marcado 
por ambiguidades com analisou Lutz 
(1988). Em seu trabalho, a autora nos 
mostra que nas culturas ocidentais as 
emoções estão geralmente relacionadas à 
irracionalidade, à fraqueza e às mulheres. 
Por outro lado elas podem ser 
transformadas em um valor positivo no 
momento em que “a centralidade do afeto 
para a moralidade deriva do papel dos 
sentimentos em apontar para o verdadeiro 
self” (1988, p.77). Assim, os sentimentos 
podem ser vistos como a expressão do que 
é verdadeiramente humano, puro e natural 
e não sentir, não ter emoções significaria 
frieza e desumanidade. Neste sentido, 
nossa aprendizagem sobre a expressão 
emocional caminha entre polos oposto: se 
por um lado é preciso ter controle 
emocional como prova de racionalidade e 
poder sobre si mesmo, por outro lado esse 
controle não pode ser tanto que afaste o 
indivíduo da sua humanidade, transfor-
mando-o numa máquina sem sentimentos.  

Discursos contemporâneos sobre o 
controle emocional não estariam mais 
sendo pautados na negação de emoções 
socialmente tidas como “negativas”, mas 
no seu reconhecimento para posterior ação 
sobre elas, num constante processo de 
aprendizado no qual ao mesmo tempo em 
que se deve reconhece a “naturalidade das 
emoções” (vistas como instintivas, natu-
rais, resultado de processos biológicos), 
propõe-se sua racionalização, pois é 
preciso saber sentir. 

Mais tarde, no mesmo dia da 
palestra realizada pela médica, alguns 
pacientes eram selecionados para partici-
par de uma Roda de Florais, coordenada 
por duas terapeutas de Florais de Bach. Os 
florais são extratos de flores desenvolvidos 
pelo médico inglês Edward Bach no início 
do século XX e tem como propósito 



69 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

terapêutico agir sobre os estados 
emocionais dos pacientes (Bach, 2006). 
Segundo Bach, os problemas de saúde 
teriam sua origem na mente e nos 
sentimentos reprimidos que emergem 
gerando conflitos mentais e, 
posteriormente, doenças físicas. Para ele, o 
medicamento deve atuar sobre as causas e 
não sobre os efeitos da doença, corrigindo 
o desequilíbrio emocional no campo 
energético. Suas 38 essências de flores são 
produzidas exclusivamente na Inglaterra 
no The Bach Center. Cada essência 
corresponde a um estado emocional. 

Normalmente, as pessoas selecio-
nadas para Roda de Florais eram aquelas 
que se mostravam muito emotivas durante 
uma roda anterior, realizada na chegada 
dos pacientes ao CAPC, chamada de Roda 
de Apresentações. Nesta roda os pacientes 
eram convidados a falar seu nome e 
expressar brevemente e em poucas pala-
vras seus sentimentos naquele momento 
com relação a sua experiência com a 
doença. Os pacientes que choravam ou 
falavam abertamente que estavam 
desmotivados ou desesperados diante do 
diagnóstico do câncer e do seu tratamento 
eram, então, selecionados para Roda de 
Florais na qual novamente eram instados a 
se apresentar e falar sobre seus 
sentimentos, dizer que emoções estavam 
sentindo naquele momento e o que lhes 
afligia. 

Com base nessas anotações e na 
conversa desenvolvida na roda, que 
envolvia uma explicação sobre a terapia de 
florais e aconselhamentos de ordem 
psicoemocional, e por vezes moral-reli-
giosa, as terapeutas manipulavam os florais 
que eram entregues gratuitamente aos 
pacientes. Posteriormente, a Roda de 
Florais foi extinta, mas as terapeutas 
continuaram acompanhando a Roda de 
Apresentações para identificação dos 
pacientes que, segundo elas, teriam 
“necessidade da terapia floral”. Como não 
havia mais o encontro coletivo na roda, 
elas se dirigiam ao leito de cada paciente 

selecionado para complementar suas 
anotações e manipular os florais. 

Os Florais de Bach eram 
apresentados como remédios que ajudari-
am os pacientes a “romper bloqueios 
emocionais”, “liberar emoções reprimi-
das”, “trazer mais conforto emocional 
durante o tratamento”, entre outras 
funções sempre relacionadas a aspectos 
emocionais. Um ponto bastante frisado 
pelas terapeutas era que o “floral sozinho 
não faz nada”, que a pessoa deveria estar 
atenta às suas emoções e disposta a mudar 
certas atitudes, pensamentos e 
comportamentos que talvez estivessem 
favorecendo seu adoecimento ou dificul-
tando sua cura. Sem essas mudanças o 
paciente poderia “tomar baldes de floral” e 
não iria adiantar nada. 

Embora não fosse feita uma 
evangelização dos pacientes nem menções 
específicas ao espiritismo ou qualquer 
religião, a Roda de Florais era bastante 
marcada por uma conversa de feições 
religiosas, com citações a Jesus. 
Sentimentos como raiva, tristeza, mágoa, 
perdão e culpa podiam ser tratados tanto a 
partir da ótica da psicossomática quanto 
do cristianismo e de preceitos do 
espiritismo, como a reforma íntima, 
embora sem referência direta à doutrina 
espírita. O floral era apresentado como 
“uma ferramenta” de ajuda para o 
autoconhecimento, requisito necessário ao 
bom manejo dos estados emocionais e, 
consequentemente, da saúde física. A fé na 
cura também aparecia como elemento 
importante para potencializar não apenas o 
efeito dos florais, mas de qualquer 
medicação, mesmo as alopáticas. 

Particularmente interessante era 
outra roda que acontecia no dia da cirurgia 
espiritual, às sextas-feiras: a Roda de 
Conversa. Essa roda era conduzida por 
pessoas com formação em abordagens 
psicoterapêuticas, que consideram 
fortemente os aspectos emocionais e 
espirituais nos eventos de saúde e doença e 
valorizam a busca do autoconhecimento 



70 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

como elemento importante no processo de 
cura, algo muito próximo do sincretismo 
psicoreligioso apontado por Champion 
(1990). 

Nesta roda, os pacientes não eram 
censurados por expressar sentimentos de 
raiva, medo, angustia ou tristeza como 
acontecia no meu contexto anterior de 
pesquisa nos grupos de ajuda mútua para 
mulheres mastectomizadas nos quais tais 
sentimentos eram sempre considerados 
negativos e inúteis ao processo de cura. 
Aqui os pacientes eram incentivados a 
reconhecer tais sentimentos e encarrar 
suas fragilidades emocionais que deveriam 
ser expressas, pois seria apenas através 
desse reconhecimento que tais emoções e 
sentimentos considerados “negativos” 
poderiam ser modificados e transforma-
dos.  

A busca do autoconhecimento 
passaria, assim, pelo reconhecimento de 
formas e padrões emocionais socialmente 
condenados, mas que de fato seriam 
vividos pelas pessoas na sua condição 
humana. Ocultar essas emoções seria porta 
aberta para as doenças, reconhecê-las seria 
o primeiro passo para modificá-las, 
alcançar um equilíbrio emocional e, 
consequentemente, gozar de estados mais 
prolongados de saúde e realização pessoal 
(reforçava-se aqui a abordagem iniciada 
pela médica no primeiro dia de inter-
nação). Saber das suas emoções seria saber 
quem se é de fato, considerando, assim, as 
emoções como expressão de autenticidade 
do eu.  

Apesar de um pano de fundo 
comum, muito pautado em abordagens 
psicoterapêuticas que eram trazidas por 
médicos e terapeutas voluntários da 
instituição, não poderia dizer que a 
abordagem relacionando saúde-doença-
emoções no CAPC revelava um consenso 
absoluto. No decorrer da pesquisa me 
deparei com uma série de textos 
publicados no site da instituição de autoria 
do irmão Y, pseudônimo de um dos 
mentores espirituais da casa, o espírito de 

um médico conhecido por Irmão Savas, 
nos quais se podia vislumbrar algo comum 
com discurso que geralmente eu observava 
no CAPC sobre as emoções. Porém, em 
alguns trechos dessas mensagens o mentor 
recomendava enfaticamente que não se 
deveria nunca expressar as emoções 
negativas, algo que ia de encontro às 
orientações de outras voluntárias do 
Centro. Suas mensagens também tinham 
uma linguagem mais religiosa que 
psicológica. Em um dos artigos podíamos 
ler: 

Na realidade, a melhor forma para 
controlar nossas emoções negativas é 
aprender a não expressá-las. Quando 
tivermos aprendido a não expressar 
nossas emoções negativas 
poderemos avançar um passo a mais 
nessa árdua jornada espiritual (...) 
Quando Deus implantou a emoção 
no interior dos homens, assim o fez 
com o propósito de fornecer aos 
mesmos a chave que abre a porta que 
os separa de seu EU INTERIOR. A 
emoção, portanto, é a chave que abre 
o caminho para o Eu espiritual de 
cada um. Necessitamos da emoção 
para compreender as coisas que 
estão além do corpo físico, as quais 
não podem ser observadas por 
nossos olhos materiais e sim pelos 
olhos da alma. (…) Nossas emoções 
negativas, todas elas, sejam violentas 
ou de depressão e, geralmente, a 
maior parte de nosso sofrimento 
mental não tem a mesma natureza. 
Essas emoções não são naturais e 
nosso organismo não tem um centro 
real e verdadeiro para elas (extraído 
do site www.nenossolar.com.br, 
acesso em 23/07/2009, grifo no 
original). 

Quando questionei as voluntárias 
que conduziam uma das rodas sobre o teor 
dessas mensagens ela me explicou que, 
embora pudessem parecer contraditórias, 
elas na verdade queriam dizer que não 
devemos dar expressão a sentimentos 
negativos no sentido de não levar 
sentimentos de raiva e ódio às últimas 
consequências: 

http://www.nenossolar.com.br/


71 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

É diferente você sentir raiva de 
alguém e expressar isso agredindo a 
pessoa, seja fisicamente ou 
verbalmente. Mas você pode 
reconhecer que esta com raiva 
daquela pessoa, magoada com ela e 
dizer isso abertamente, mas sem 
partir para explosão dos sentimentos, 
entende? Eu penso que foi o isso o 
que o Irmão Savas quis dizer com 
não expressar as emoções negativas. 

Para outra: 

Há duas correntes de pensamento 
neste sentido, uma diz que você não 
deve expressar nunca as emoções 
negativas, nunca sentir raiva, nunca 
sentir medo, ser sempre positivo, ser 
bom, alcançar a bondade plena. E há 
outra que diz ‘não, vamos reconhecer 
que somos metade bons e metade 
não tão bons, que temos luz e 
sombra, amor e ódio’ e dessa forma, 
reconhecendo nosso lado ruim 
podemos caminhar na direção do 
lado bom, mas sem negar que temos 
sim momentos de raiva, de medo e 
acessando essas emoções para poder 
mudá-las. É nessa linha que eu 
trabalho. 

Quanto aos pacientes, muitos 
aceitavam os modelos explicativos que 
associavam o câncer e as emoções e alguns 
chegavam a afirmar “agora eu sei como fiz 
essa doença em mim”. A relação entre 
eventos traumáticos como perdas e 
separações e o câncer fazia sentido para 
muitos pacientes, pois esses são eventos 
comuns na vida de muitas pessoas que 
consideram ter práticas saudáveis e 
nenhum hábito de risco que pudesse vir a 
ocasionar um câncer. Uma pessoa que 
fuma encontra facilmente a explicação 
para seu tumor no pulmão, no entanto, 
outra com o mesmo diagnóstico, mas que 
não fuma e não tem nenhum histórico de 
câncer na família, poderá encontrar apenas 
na relação emoções-câncer uma 
interpretação coerente para explicar sua 
doença. 

Neste sentido, o que me chamou a 
atenção entre alguns pacientes atendidos 

no CAPC foi o modo como as emoções 
eram acionadas por pessoas que tinham 
indícios de terem desenvolvido câncer a 
partir de uma predisposição hereditária e 
que, no entanto, colocavam essa 
possibilidade como remota ou apenas 
como um dos possíveis fatores capazes de 
desencadear a doença, mantendo o foco 
principal no modo como elas estavam 
“emocionalmente” situadas no mundo. 
Enquanto o aspecto biológico, a genética, 
se torna para muitas pessoas com câncer o 
fio condutor explicativo que dá sentido ao 
surgimento da doença em suas vidas, para 
alguns pacientes e voluntários que conheci 
no CAPC essa dimensão biológica se 
tornava um dos aspectos da doença, mas 
não podia ser encarada como seu 
determinante: 

A genética é um fator, mas ela não é 
o único fator determinante, então, 
por exemplo, eu geneticamente teria 
uma propensão maior de ter um 
câncer por meu pai ter tido, mas isso 
não quer dizer pra mim que eu tive a 
doença porque o meu pai teve, 
porque eu acho que isso não é uma 
coisa tão linear assim, tão direta 
digamos assim. Tem esse 
componente genético, mas eu acho 
que na verdade ele foi se somar a 
outros fatores, fatores inclusive 
emocionais, espirituais, a gente nunca 
sabe essas coisas. (paciente com 
histórico de câncer de intestino na 
família) 

Eu acho que a gente tem a coisa 
genética, mas a minha imunidade 
estava no meu pé mesmo, eu estava 
aberta e receptiva, eu estava dizendo 
não pra vida e um bom não pra vida 
é um câncer! Eu abri espaço para o 
câncer acontecer e não sinto culpa 
por isso, eu acho que foi o que eu 
pude fazer com o que eu sabia, foi o 
que deu pra fazer (paciente com 
histórico de Síndrome de Lynch8 na 
família). 

                                                
8 Tipo de câncer de predisposição genético-
hereditária responsável por aproximadamente 10% 
dos casos de câncer no intestino. 



72 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

Para esses pacientes, deixar-se 
determinar pelos genes seria o fim de 
formas agenciadas em torno da vida e da 
construção de sua história, com ou sem a 
doença, numa intensa responsabilidade 
pela constituição de si9. Curiosamente, a 
negativa do determinismo genético era 
similar àquela observada com relação ao 
carma, termo praticamente ausente na 
abordagem terapêutica do CAPC pela 
acepção determinista que geralmente 
carrega no senso comum, sendo muitas 
vezes associado à ideia de castigo ou 
punição. Durante todo o trabalho de 
campo jamais observei a noção de carma 
sendo utilizada como modelo explicativo 
para o câncer, salvo em uma palestra no 
NENL na qual o conceito foi trabalhado 
para falar de casos nos quais a cura não 
ocorria independente da fé ou dos 
esforços do doente. No entanto, o 
palestrante frisou que tal situação era 
resultado da escolha do espírito quando de 
sua reencarnação sendo, portanto, 
consequência do livre arbítrio, mesmo que 
depois de encarnado o espírito não mais se 
recorde disso. A autonomia e a 
responsabilidade por seus atos são valores 
importantes na doutrina espírita, o que nos 
permite compreender como tanto o carma 
como a genética podem aparecer ora como 
fatores determinantes da condição dos 
sujeitos, ora podem ser flexibilizados para 
permitir novas possibilidades de agência 
diante da doença. 

Emoções e Engajamento Institucional: 
questionamentos sobre a ideia de 
conversão 

As emoções também apareciam no 

                                                
9 Em comunicação pessoal a pesquisadora inglesa 
Sahra Gibbon disse ter observado algo semelhante 
entre pacientes que faziam testagem genética para o 
câncer em um hospital de Porto Alegre. Segundo ela, 
pacientes com histórico de câncer de mama na família 
e que se identificaram como espíritas viam nas 
emoções um importante fator de risco para o 
desenvolvimento da doença, não atribuindo o risco 
apenas à questão hereditária. 

CAPC como elemento importante para a 
adesão dos pacientes ao tratamento ao 
provocar impactos emocionais capazes de 
mobilizá-los para a ação e para o 
engajamento ativo com o processo de 
cura. Muitos pacientes entrevistados, e nos 
depoimentos observados no Centro, 
mencionaram a grande emotividade que 
sentiram ao chegar pela primeira vez ao 
CAPC, uma emoção intensa que podia ser 
identificada como medo, ansiedade, 
gratidão, amor ou “algo sem explicação” 
que levava muitos deles a “só chorar.” O 
choro era algo extremamente valorizado 
no CAPC e os pacientes eram incentivados 
a não reprimir o choro que seria, nas 
palavras de uma médica voluntária, “a 
materialização das nossas emoções.” 

Essa mobilização emocional era 
também mencionada por voluntários e 
pacientes como elemento motivador da 
sua adesão à instituição, o que não 
significava necessariamente uma adesão ao 
espiritismo, como já foi dito. Desta forma, 
essa adesão não poderia ser analisada aqui 
em termos de uma conversão religiosa, o 
que comumente encontramos na literatura 
que trata do engajamento das pessoas 
doentes com formas religiosas de cura, 
mas antes como uma forma daquilo que 
chamei de conversão terapêutica, disposição 
através da qual elementos 
religiosos/espirituais seriam ressaltados 
para se pensar os estados de saúde e 
doença sem que isso signifique a adesão 
total a valores e/ou grupos religiosos 
específicos.  

Devo ressaltar que o conceito de 
conversão terapêutica deve ser relacionado 
àquelas pessoas que frequentavam 
regularmente o CAPC e/ou o NENL, e 
que incluíram a instituição em suas 
trajetórias, e também aos voluntários, não 
sendo apropriada para se referir aos 
pacientes que esporadicamente ou 
eventualmente buscaram, em algum 
momento de suas vidas, os tratamentos da 
casa.  

Neste sentido, é importante desta-



73 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

car que mesmo no momento de adesão 
formal à instituição como voluntário, o 
que ocorria em um evento anual depois de 
um processo de formação que consistia 
em assistir palestras sobre a doutrina 
espírita durante um ano aos sábados10, a 
pessoa não precisava declarar-se espírita. 
Em 2010 acompanhei esse evento e alguns 
dados estatísticos sobre o perfil dos novos 
voluntários foram apresentados. No 
quesito religião, das 89 pessoas que 
estavam ingressando como voluntárias 
naquele ano 55 se declararam espíritas, 24 
católicas, cinco pessoas se declararam sem 
religião, duas se declararam cristãs, uma 
pessoa se declarou episcopal, uma 
espiritualista e uma disse ser da “religião 
do amor”. 

A autoidentificação dos voluntá-
rios, no entanto, não deve ser tomada 
como algo stricto sensu se lembrarmos de 
que o espiritismo brasileiro se constituiu 
em forte relação com outras religiões com 
as quais foram sendo construídas relações 
de afastamentos e/ou aproximações que 
permitem um trânsito mais ou menos 
difuso de pessoas de um espaço religioso a 
outro. O que ela revela é o modo 
heterogêneo como um ethos religioso 
privado (Duarte, 2005) é formado na 
modernidade e como os sujeitos 
constroem cosmologias singulares (Maluf, 
1996) a partir de universos religiosos mais 
ou menos institucionalizados aliados às 
suas trajetórias particulares. Assim, a 
noção clássica de conversão, como uma 
mudança radical de pertencimento 
religioso, deve ser questionada aqui, pois 
ela engessaria a análise das formas de 
engajamento de ex-pacientes com o CAPC 
ao reduzi-las a uma classificação identitária 
que para essas pessoas não seria requisito 
para significarem sua relação com a insti-

                                                
10 Entre 2009 e 2010, as pessoas que tinham assistido 
pelo menos quatro palestras durante o ano foram 
autorizadas a participar do evento que formalizava a 
condição de voluntário. Assim, apesar da 
recomendação ser de uma preparação de um ano, 
esse tempo pode ser flexibilizado.  

 

tuição. 
A experiência emocional vivida 

naquele espaço era o que muitas vezes 
motivava uma ligação mais estreita com o 
Centro, mas não a introjeção de certos 
valores morais ou doutrinários do grupo 
religioso que a instituição representava (cf. 
Hervieu-Léger, 1990). A fala de uma 
voluntária, há dez anos atuando no CAPC 
depois de ter recebido tratamento na 
instituição, resume bem o que foi expresso 
por outros voluntários e pacientes durante 
a pesquisa, sobretudo, aqueles que estavam 
afinados com diferentes formas de atenção 
e cuidado (psicologia, biomedicina, 
tratamentos religiosos diversos, terapias 
alternativas): 

Eu acredito nos princípios da 
espiritualidade, mas eu brigo muito 
com algumas coisas da doutrina 
espírita meio deterministas, então 
como é que eu fiz pra poder 
sobreviver esse tempo todo no 
CAPC e no Núcleo sem entrar 
nessas questões teóricas? Eu resolvi 
não estudar a doutrina espírita, eu 
não sei nada da doutrina espírita e eu 
não quero saber nada sobre como é 
que os espíritas kardecistas explicam 
como é que as coisas funcionam (…) 
O meu jeito de chegar na minha 
espiritualidade é muito mais através 
das minhas emoções e do meu 
trabalho de autoconhecimento do 
que pela doutrina. 

 Sua fala nos remete ao que 
foi apontado por Champion (1990) sobre a 
valorização da emotividade nas práticas 
religiosas contemporâneas. Essa emoti-
vidade é percebida como algo que confere 
autenticidade à expressão e à vivência 
religiosas, porém ela também estaria sujeita 
a formas de pacificação a fim de promover 
certo disciplinamento corporal entre 
alguns grupos religiosos e/ou dentro de 
práticas espirituais-terapêuticas. Neste 
sentido, penso que não haveria aqui uma 
diferença tão radical entre uma “austeri-
dade emocional” presente na prática da 
doutrina espírita com a ideia da “fé 



74 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

raciocinada” (Madureira, 2010), e a 
valorização da emotividade como meio de 
acesso ao mundo espiritual, tão comum no 
universo da Nova Era. Em ambos 
podemos observar modelos de pacificação 
e domínio das emoções, a diferença está 
no modo como fazê-lo: uma mais 
racionalizada e pautada na leitura e no 
estudo, e outra mais focada na experiência, 
no disciplinamento corporal e no 
autoconhecimento. 

Em uma revisão sobre os estudos 
antropológicos sobre as emoções, Rezende 
e Coelho (2010) exploraram a tensão que 
diz respeito à retórica sobre o controle 
emocional, tão presente no contempo-
râneo e que ilumina elementos da retórica 
terapêutica observada no CAPC. As 
autoras mostram como, embora esse 
controle possa ser visto como meio de 
“falsificar” a expressão emocional 
“autêntica”, ele também é valorizado como 
elemento capaz de promover o 
conhecimento de si, premissa apresentada 
em certos contextos como forma de 
alcançar “equilíbrio emocional” e 
harmonia no sujeito autocontrolado. 
Remetendo ao trabalho de Nobert Elias 
sobre o processo civilizatório, as autoras 
analisam ainda como esse controle 
emocional de si também diz respeito ao 
controle do outro. Neste sentido, 
observamos uma constante racionalização 
e psicologização dos comportamentos que 
nos conduz a regulação das expressões 
emocionais, tornando patológicas as 
formas não prescritas nesses modelos. 

Em confluência com essa dinâmica 
geral de valorização das emoções no 
ocidente moderno, centrada no prazer, no 
controle e na autenticidade, Lewgoy (2011) 
aponta para um crescente deslocamento 
dentro do espiritismo de uma visão mais 
sacrificial e dolorosa para outra pautada no 
bem-estar e na felicidade, mesmo entre os 
espíritas mais afinados com as propostas 
doutrinárias da FEB, entre os quais 
predominaria até então a percepção desse 
mundo como um lugar de provas e 

expiações. Para o autor, a partir do advento 
da Nova Era, o espiritismo foi 
confrontado com um discurso 
psicologizante que valoriza a realização 
pessoal, o prazer, a felicidade, a prospe-
ridade e o bem-estar como via de 
transformação do sujeito e do mundo, 
valores que ecoaram de forma positiva 
entre as classes médias urbanas e, 
consequentemente, sobre as formas de 
pertencimento e vivência do espiritismo 
entre seus membros. 

Neste sentido, a principal restrição 
das pessoas que não se identificavam como 
espíritas e ainda assim se tornaram 
voluntárias do CAPC dizia respeito 
justamente à noção do carma, tida como 
“determinista” e às vezes associada às 
ideias de culpa e castigo no senso comum, 
algo que estaria em desacordo com 
perspectivas terapêuticas pautadas no 
empoderamento dos sujeitos no seu 
processo de cura e na produção da 
autonomia individual, elemento 
estruturante dos valores das sociedades 
modernas como já analisado por Duarte 
(2005).  

Considerações Finais 

Para finalizar, desejo mencionar 
certo deslocamento observado no CAPC, 
mas que se expressa também em outros 
contextos espíritas, acionado pela adoção 
de formas terapêuticas diversas que teriam 
nas emoções um ponto de articulação 
entre discursos médicos e terapêuticos 
considerados laicos na legitimação de suas 
práticas de cura.  

Como foi dito mais acima, o 
NENL e o CAPC não estavam vinculados 
à FEB, pois suas práticas de cura estariam 
em desacordo com as normas 
estabelecidas por esse órgão para a 
terapêutica espiritual. Os centros filiados à 
FEB seguem uma série de prescrições 
quanto ao modo como a doutrina espírita 
deve ser interpretada e seguida bem como 
ao trabalho terapêutico espiritual a ser 



75 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

desenvolvido11. Na primeira metade do 
século XX isso significou o distanciamento 
gradativo do receituário mediúnico e a 
exclusão/negação das entidades 
relacionadas à umbanda, como 
demonstrou Giumbelli (1997). Hoje, a 
restrição terapêutica imposta aos centros 
ligados à FEB se lança sobre algumas 
práticas das chamadas terapias alternativas 
e complementares. 

D’Andrea (2000, p. 126) cita um 
evento ocorrido em um centro espírita da 
zona sul do Rio de Janeiro em meados dos 
anos 1990 que, depois de seis anos 
fazendo uso da cromoterapia junto a sua 
clientela, recebe orientação do seu 
presidente para suspender essa atividade. A 
restrição ao uso da técnica se ancorava no 
fato da cromoterapia não ser uma “prática 
espírita” e sim “uma prática esotérica”, 
sendo seu uso em centros espíritas 
desaconselhado pelo “órgão central 
coordenador do movimento espírita 
nacional”, no caso a FEB. Assim, a 
cromoterapia não deveria ser considerada 
como aspecto científico do espiritismo, 
pois nada teria a ver com a doutrina 
codificada por Kardec. 

Este acontecimento não deve ser 
visto como um caso isolado, mais como 
um evento sintomático, entre outros, dos 
tensionamentos contemporâneos pelos 
quais o espiritismo tem passado no Brasil 
ao se deparar com o advento das 
terapêuticas e religiosidades da Nova Era. 
Com a difusão desses elementos na 
contemporaneidade, que estão presentes 
majoritariamente entre as classes médias 
dos grandes centros urbanos (Maluf  2005; 
Magnani, 1999; D’Andrea, 2000), coloca-se 
o desafio ao espiritismo, tal como 
preconizado pela ortodoxia institucional da 
FEB, em novamente estar demarcando 

                                                
11 Ver, por exemplo, o texto “Organização e 
funcionamento da reunião mediúnica espírita”, 
publicado pela FEB. Disponível em 
http://www.fergs.org.br/portal/blog/2010/11/18/o
rganizacao-e-funcionamento-das-reunioes-
mediunicas. (acessado em 25/01/2011). 

suas fronteiras e reafirmando sua 
autoridade enquanto órgão representativo 
do movimento espírita brasileiro. 

Ao falar sobre o fato do 
NENL/CAPC não estar filiado à 
Federação Espírita Catarinense e, 
consequentemente, à FEB, o presidente do 
CAPC afirmou que: 

O nosso órgão, a quem a gente 
presta esclarecimento, é a AME-
Brasil12. AME é a Associação 
Médico-Espírita do Brasil e nós 
temos a seção de Santa Catarina, a 
AME-Santa Catarina, e nós somos 
um dos patrocinadores da AME. 
Então nós revitalizamos a AME 
Santa Catarina, hoje os médicos que 
participam da AME todos trabalham 
em Nosso Lar, então nós temos a 
AME como nosso órgão superior. 
Quando nós temos uma dúvida é à 
AME que nós recorremos, dúvida 
médica, dúvida ética, dúvida 
científica, enfim, a gente vai lá e 
conversa com a AME e vê até que 
ponto o conhecimento que temos, o 
conhecimento que eles têm, é 
possível explicar a temática 
espiritualista dentro da medicina 
atual ou dentro da ciência atual, e a 
gente tem tido uma parceria muito 
boa e a gente não está arrependido 
não.  

Assim, o órgão que cumpriria 
(informalmente) a função de 
“supervisionar” os trabalhos terapêuticos 
do CAPC seria a AME-SC, tornando assim 
desnecessário qualquer reconhecimento 
por parte de federações espíritas já que se 
considerava que, enquanto médicos e 
espíritas13, os membros da AME gozavam 
de um conhecimento mais especializado 

                                                
12 A Associação Médico-Espírita do Brasil (AME-
Brasil) foi oficialmente fundada em 1995, sendo, no 
entanto, um desdobramento da primeira associação 
de médicos espíritas criada em São Paulo em 1968. 
Até meados de 2012 havia aproximadamente 48 
AMEs espalhadas por vários estados e cidades 
brasileiras (www.amebrasil.org.br, acesso em 25 de 
setembro de 2012). 
13 No entanto, como dito mais acima, nem todos os 
médicos do NENL/CAPC se denominavam espíritas 
no sentido de pertencimento religioso. 

http://www.amebrasil.org.br/


76 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

das questões médico-científica-espirituais. 
Aliado à autoridade dos médicos 

estava o argumento de que algumas das 
práticas terapêuticas oferecidas no CAPC 
tinham o reconhecimento de organismos 
de saúde internacionais, como a própria 
Organização Mundial de Saúde (OMS)14 e 
que as terapias da casa eram testadas e 
supervisionadas por profissionais “com 
conhecimento e treinamento específicos”. 
Na Roda de Florais, por exemplo, esse 
reconhecimento era valorizado na 
apresentação da terapia aos pacientes. 

Como observou Tavares (1999, 
2003), a valorização da dimensão 
terapêutica envolvida nas manifestações 
espiritualistas-culturais do movimento da 
Nova Era se tornou central para legitimá-
las, deslocando as terapias 
alternativas/complementares do “caldo 
geral da nebulosa alternativa” (Tavares, 
2003) para defini-las como práticas que 
guardam uma eficácia intrínseca, acionada 
para legitimar profissionalmente seus 
praticantes. Seria mais precisamente o 
valor terapêutico e não espiritual de tais 
práticas que mobiliza o discurso em torno 
de sua eficácia. Deste modo, ao analisar o 
processo de regulação das terapias 
alternativas no âmbito da psicologia ao 
longo dos anos 90, a autora argumenta 
que: 

 “o referencial desse conjunto 
heterogêneo de técnicas e práticas 
alternativas se situa na confluência de 
duas orientações nem sempre 
conciliáveis: de um lado, o referencial 
holístico que, embora longínquo, as 
remete a uma orientação 
espiritualizante (com toda a 

                                                
14 Desde meados dos anos 1960 a OMS reconhece 
algumas práticas das chamadas medicinas tradicionais 
presentes em diversos países, mas é apenas a partir da 
Conferência de Alma-Ata, realizada em 1978, que tais 
práticas passam a ser consideradas na atenção 
primária à saúde. Em 2002, a OMS lançou um 
documento no qual tenta fixar definições e ações para 
o reconhecimento e implantação das medicinas 
tradicionais e alternativas/complementares nos 
sistemas oficiais de saúde dos países signatários 
(WHO, 2002).  

indefinição a que o termo remete); 
por outro, uma preocupação com a 
eficácia intrínseca das técnicas e 
procedimentos utilizados, a despeito 
das orientações cosmológicas que 
lhes são subjacentes. (...) a 
legitimidade da rede terapêutica 
alternativa, reivindicada tanto por 
terapeutas alternativos como por 
psicólogos, se assenta nesse duplo 
referencial (combinando-o de formas 
variadas), que ora os afasta da 
possibilidade de uma validação 
científica, dado seu caráter 
espiritualizante; ora aproxima-os 
dessa validação, quando 
reiteradamente argumentam acerca 
dos efeitos demonstráveis da 
utilização das técnicas” (idem, p. 98-
9). 

Ao se profissionalizarem e, com 
isso, produzirem espaços de 
reconhecimento formalizados, tais práticas 
e seus praticantes emprestam àqueles que 
delas se utilizam em espaços religiosos os 
argumentos da eficácia terapêutica que 
trazem legitimidade sociopolítica para uma 
atuação no cuidado com a saúde. No 
CAPC, um discurso envolvendo a validade 
científica de suas práticas era acionado em 
diferentes frentes e tinha nas emoções um 
ponto articulador importante para falar de 
saúde, doença e cura: da referência à 
psiconeuroimunologia e à psicossomática, 
retiradas dos domínios da biomedicina e 
da psicologia, até a utilização de formas 
psicoterapêuticas diversas, passando pelos 
Florais de Bach que de certa forma eram 
tomados como uma forma “materializada” 
de tratamento para as emoções. 

 Neste sentido, podemos 
dizer que a adoção no CAPC de discursos 
e práticas terapêuticas distintas que 
consideravam as emoções nos processos 
de cura promovia um deslocamento das 
suas atividades de um polo tido como mais 
“religioso/doutrinário” para outro que se 
pretendia mais “secular/terapêutico”, e 
que os aproximaria de formas terapêuticas 
que expressam valores fundantes das 
sociedades urbanas modernas, tais como a 
expressão da individualidade, o cuidado de 



77 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

si, o subjetivismo e o naturalismo para 
citarmos novamente Duarte (2005) e 
Duarte et al. (2006). 

É certo que podíamos observar ali 
formas sutis de doutrinação sendo 
apoiadas em princípios terapêuticos de 
certas correntes para falar de temas 
clássicos do espiritismo como reforma 
íntima e livre-arbítrio, porém utilizando-se 
de uma linguagem que abria mão de 
referências puramente religiosas para se 
ancorar em concepções psicoterapêuticas. 
Isso seria possível pelo teor moral que está 
de certa forma sempre presente em 
quaisquer abordagens terapêuticas que 
tenham nas emoções um ponto 
importante para significação das doenças e 
da cura. Assim, a dimensão moral das 
emoções nos eventos de saúde-doença era 
passível de ser apresentada no CAPC tanto 
a partir de um viés religioso, espiritual ou 
holístico quanto científico e terapêutico, 
permitindo uma plasticidade capaz de 
contemplar a heterogeneidade dos atores 
que formam sua rede de voluntários e 
pacientes. 

Referências 

AURELIANO, Waleska de Araújo. 2006. 
Compartilhando a experiência do câncer de mama: 
grupos de ajuda mútua e o universo social da 
mulher mastectomizada em Campina Grande 
(PB).  Dissertação de Mestrado – 
Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia. Campina Grande (PB): 
Universidade Federal da Paraíba. 

AURELIANO, Waleska de Araújo. 2011. 
Espiritualidade, saúde e as artes da cura no 
contemporâneo: indefinição de margens e busca de 
fronteiras em um centro terapêutico espírita no sul 
do Brasil. Tese de Doutorado – Programa 
de Pós-Graduação em Antropologia 
Social. Florianópolis: Universidade Federal 
de Santa Catarina.  

BACH, Edward. 2006. Os remédios florais do 
Dr. Bach. São Paulo: Editora Pensamento. 

CHAMPION, Françoise. 1990. La 
nébuleuse mystique-ésotérique: 
orientations psychoreligieuses des courants 
mystique et ésotérique contemporains. IN: 
CHAMPION, Françoise et HERVIEU-
LÉGER, Danièle (orgs.). De l'émotion en 
religion: renouveaux et traditions. Paris: 
Editions du Centurion. 

CSORDAS, Thomas. 2008. 
Corpo/Significado/Cura. Porto Alegre: 
Editora da UFRGS. 

DAHLKE, Rudiger e DETHLEFSEN, 
Thorwald. 1995. A doença como caminho. São 
Paulo: Editora Cultrix Ltda.  

D’ANDREA, Anthony A. F. 2000. O Self  
Perfeito e a Nova Era: individualismo e 
reflexividade em religiosidades pós-tradicionais. 
São Paulo: Loyola. 

DUARTE, Luiz Fernando Dias. 2005. 
Ethos privado e justificação religiosa. 
Negociações da reprodução na sociedade 
brasileira. IN: HEILBORN, Maria Luiza 
[et al.]. Sexualidade, família e ethos religioso. 
Rio de Janeiro: Garamound. 

DUARTE, Luiz Fernando Dias; GOMES, 
Edlaine; JABOR, Juliana e LUNA, Naara. 
2006. Família, Reprodução e Ethos 
Religioso – subjetivismo e naturalismo 
como valores estruturantes. IN: DUARTE, 
L. F. D. [et al.]. Família e Religião. Rio de 
Janeiro: Contracapa. 

GIUMBELLI, Emerson. 1997. O cuidado 
dos mortos: uma história da condenação e 
legitimação do Espiritismo. Ministério da 
Justiça, Arquivo Nacional: Rio de Janeiro. 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. 1990. 
Renouveaux émotionnels contemporains: 
fin de la sécularisation ou fin de la religion? 
IN: CHAMPION, Françoise et 
HERVIEU-LÉGER, Danièle (orgs.). De 
l'émotion en religion: renouveaux et traditions. 
Paris: Editions du Centurion. 

http://www.livrariacatarinense.com.br/index.php?system=search&action=avancado&submit_busca=Buscar&area=livros&tipo=autor&texto=Rudiger%20Dahlke%20%20/&submit=Buscar
http://www.livrariacatarinense.com.br/index.php?system=search&action=avancado&submit_busca=Buscar&area=livros&tipo=autor&texto=%20Thorwald%20Dethlefsen%20/&submit=Buscar
http://www.livrariacatarinense.com.br/index.php?system=search&action=avancado&submit_busca=Buscar&area=livros&tipo=autor&texto=%20Thorwald%20Dethlefsen%20/&submit=Buscar
http://www.livrariacatarinense.com.br/index.php?system=search&action=avancado&submit_busca=Buscar&area=livros&tipo=autor&texto=%20Thorwald%20Dethlefsen%20/&submit=Buscar
http://www.livrariacatarinense.com.br/index.php?system=search&action=avancado&submit_busca=Buscar&area=livros&tipo=autor&texto=%20Thorwald%20Dethlefsen%20/&submit=Buscar


78 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

LeSHAN, Lawrence. 1992. O câncer como 
ponto de mutação: um manual para pessoas com 
câncer, seus familiares e profissionais de saúde. 
São Paulo: Summus Editorial. 

LEWGOY, Bernardo. 2011. Uma Religião 
em Trânsito: o papel das lideranças 
brasileiras na formação de redes espíritas 
transnacionais. Ciencias Sociales y 
Religión/Ciências Sociais e Religião, Porto 
Alegre, ano 13, n. 14, p. 93 a 117. 

LUTZ, Catherine. 1988. Emotion, 
Thought and Estrangement: Western 
Discourses on Feeling. IN: LUTZ, 
Catherine. Unnatural Emotions: Everyday 
Sentiments in a Micronesian Atoll and their 
Challenge to Western Theory. Chicago: The 
University of  Chicago Press.  

MADUREIRA, Antoinette de Brito. 2010. 
Vassouras, Ciganas e Extraterrestres: médiuns e 
emoções no campo espírita de Natal. Tese de 
Doutorado. Programa de Pós-Graduação 
em Antropologia, Universidade Federal de 
Pernambuco.  

MAGNANI, José Guilherme C. 1999. 
Mystica urbe. Um estudo antropológico sobre o 
circuito neo-esotérico na metrópole. São Paulo: 
Studio Nobel. 

MALUF, Sônia. 1996. Les enfants du verseau 
au pays des terreiros. Les cultures thérapeutiques 
et spirituelle alternatives au Sud du Brésil. Tese 
de Doutorado, Ecole des Hautes Etudes 
en Sciences Sociales. 

MALUF, Sônia. 2005. Mitos Coletivos e 

Narrativas Pessoais: cura ritual, trabalho 
terapêutico e emergência do sujeito nas 
culturas da Nova Era. Mana, Rio de 
Janeiro, v. 11, n. 2, pp. 499 a 528. 

REZENDE, Claudia Barcellos e 
COELHO, Maria Claudia. 2010. 
Antropologia das Emoções. Rio de Janeiro: 
Editora FGV. 

SIMONTON, O. Carl, MATTHEWS-
SIMONTON, Sthephanie e 
CREIGHTON, James L. 1987. Com a vida 
de novo: uma abordagem de auto-ajuda para 
pacientes com câncer. São Paulo: Summus 
Editorial. 

SONTAG, Susan. 1984. A doença como 
metáfora. Rio de Janeiro: Edições Graal. 

TAVARES, Fátima Regina Gomes. 1999. 
Ascensão e profissionalização da 
terapêutica alternativa no Rio de Janeiro 
(anos 80-90). PHYSIS – Rev. de Saúde 
Coletiva. Rio de Janeiro, v.9, n. 2, pp. 75 a 
98. 

TAVARES, Fátima Regina Gomes. 2003. 
Legitimidade terapêutica no Brasil 
contemporâneo: as terapias alternativas no 
âmbito do saber psicológico. PHYSIS – 
Rev. de Saúde Coletiva. Rio de Janeiro, v. 13, 
n.2, pp. 83 a 104. 

WHO, World Health Organization. 2002. 
Traditional Medicine Strategy 2002-2005. 
[Disponível em 
http://whqlibdoc.who.int/hq/2002/who_
edm_trm_2002.1.pdf] 

 

Abstract: Based on research conducted in a Spiritualist institution that treats cancer patients 
in Florianópolis (SC), where health professionals, religious agents and non-expert people 
work together, this article discusses contemporary interfaces between different therapeutic 
systems taking as a point of  contact between them the emphasis on emotions as an element 
capable of  interfering in states of  health/disease. I analyze how various forms of  care are 
articulated in this institution amid broader disputes that sometimes separate and sometimes 
unite Medicine and Religion as part of  a contemporary therapeutic rhetoric through which the 
emotional dimension becomes liable to be presented both from a "religious/spiritual" bias as 
well as a "scientific/therapeutic" bias. In this process, the focus on emotions also updates the 

http://whqlibdoc.who.int/hq/2002/who_edm_trm_2002.1.pdf
http://whqlibdoc.who.int/hq/2002/who_edm_trm_2002.1.pdf


79 

 

RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 13, n. 37, Abril 2014                                                AURELIANO 

therapeutic framework of  Spiritualism, when it transfers or dislocates their practices from a 
pole essentially considered "religious/doctrinal" to another one that aims to be more 
"secular/therapeutic." Keywords: emotions, cancer, spiritual therapies, spiristism 

 


